
/ 7�\mago

Impag. MADDALENA 06.01.26.qxp_Layout 1  29/01/26  11:36  Pagina 1



PAOLA SPRINGHETTI

Maria Maddalena 
nell’arte

Impag. MADDALENA 06.01.26.qxp_Layout 1  29/01/26  11:36  Pagina 3



© 2026 Fondazione Apostolicam Actuositatem ETS 
Via Aurelia, 481 – 00165 Roma 
www.editriceave.it – info@editriceave.it 
 
Per i brani biblici riprodotti in questo volume è stata utilizzata la traduzione della Cei 
© Fondazione “Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena”, Roma 2008,  
per gentile concessione. 
Per i brani del Magistero © Dicastero per la Comunicazione, Libreria Editrice Vaticana. 
 
In copertina Agnolo Bronzino (attribuito), Noli me tangere (particolare), 1531,  
olio su tavola (134x175 cm), Firenze, Museo Casa Buonarroti. 
 
Grafica: Gian Carlo Olcuire 
 
Editing: Fondazione Apostolicam Actuositatem ETS 
 
Finito di stampare nel mese di gennaio 2026  
presso AGE s.r.l. – Pomezia (Rm) 
 
ISBN 978-88-3271-533-0

Impag. MADDALENA 06.01.26.qxp_Layout 1  29/01/26  11:36  Pagina 4



Introduzione

Maria di Magdala. 
L’apostola  

cancellata e ritrovata

Sopra El Greco,  
Maddalena penitente, 1576-78, 
olio su tela (121x164 cm), 
Budapest, Museo di Belle Arti.

Impag. MADDALENA 06.01.26.qxp_Layout 1  29/01/26  11:36  Pagina 5



MARIA MADDALENA NELL’ARTE

Ogni epoca incontra Maria di Magdala come uno specchio che 
riflette il volto mutevole della fede, con le sue ferite e le sue 

metamorfosi; nessuna donna dei Vangeli è stata tanto presente 
quanto fraintesa nella storia dell’umanità e nella tradizione cristiana, 
in particolare. In lei intere epoche hanno proiettato le tensioni più 
radicali: l’amore e la colpa, la sapienza e la seduzione, la grazia e la 
carne. All’origine di questo travisamento – come ricorda l’autrice 
di questo libro – si annida un errore esegetico che, come ogni errore 
teologico, svela una struttura di potere. Girolamo, nella Vulgata, 
confuse le diverse Marie dei Vangeli; ma fu Gregorio Magno a si-
gillare l’equivoco, fondendo in un solo volto Maria di Betania, la 
peccatrice anonima di Luca e Maria di Magdala. Da quel momento, 
la discepola divenne la “peccatrice perdonata”: una narrazione che 
piegava la grazia alla logica del peccato e riduceva il corpo femminile 
a docile obbedienza.  

Ciò che si è tramandato, tuttavia, non è solo un fraintendimento, 
ma una costruzione simbolica: un modo di mettere a tacere la libertà 
di una donna che aveva seguito Gesù, lo aveva sostenuto con i suoi 
beni, lo aveva riconosciuto risorto e ne aveva annunciato la vita. Nei 
Vangeli, però scopriamo che Maria di Magdala è tutt’altro, è apostola 
apostolorum, la prima a restare sotto la croce, la prima a vedere il 
Risorto, la prima a essere inviata. È una figura che sovverte le gerar-
chie della parola e del potere. Mentre i discepoli fuggono, lei rimane: 
la sua fedeltà, più forte della paura, diventa teologia – la teologia 
della perseveranza dei corpi che non abbandonano. 

Eppure, come potremo vedere nelle pagine di questo testo, la 
storia dell’arte, come quella dell’esegesi, l’ha spesso restituita di-
storta. Paola Springhetti ci aiuta a comprendere Maddalena come 
donna che ascolta nel ciclo di Giovanni da Milano; ma anche, 

6

Impag. MADDALENA 06.01.26.qxp_Layout 1  29/01/26  11:36  Pagina 6



come per contrapposizione, una Maddalena sedotta dal proprio ri-
flesso, che diventa figura pedagogica per ammonire le donne, nella 
Marta e Maria Maddalena di Bernardino Luini. Con Caravaggio, 
questa tensione si trasforma in dramma: la Maddalena appare nello 
specchio che riflette una luce interiore, sospesa fra desiderio e re-
denzione. In Tintoretto la donna ritrova un’intimità domestica: gli 
sguardi tra Gesù e Maria si cercano e si riconoscono, mentre Marta 
tenta invano di interrompere. In quella luce calda – osserva l’autrice 
– vibra un dialogo che nessuna regola riesce a spegnere.  

Ma il posto più vero di Maria di Magdala resta ai piedi della 
croce. I Vangeli la nominano accanto alle altre donne, testimoni 
silenziose della morte del Figlio. Per Matteo, Marco e Luca guar-
dano da lontano; per Giovanni sono abbastanza vicine da sentire 
la voce di Gesù. Da questa oscillazione nasce una delle immagini 
più potenti dell’arte cristiana: la Maddalena inginocchiata sotto il 
Crocifisso, corpo del dolore e dell’amore che resiste. Cimabue fu 
tra i primi a raffigurarla così; Giotto, nella Cappella degli Scrove-
gni, le affidò per sempre il centro della scena: inginocchiata, av-
volta nel viola penitenziale, mentre bacia i piedi trafitti di Cristo. 
Da allora, l’arte non ha più smesso di ripetere quel gesto: la Mad-
dalena di Masaccio grida al cielo con le braccia aperte; quella di 
Perugino si raccoglie in un silenzio orante; in Bortoloni sembra 
quasi reggere la croce come se portasse su di sé il peso del mondo. 
Come nota l’autrice, le rappresentazioni della Deposizione e del 
Compianto restituiscono alle discepole – e alla Maddalena in par-
ticolare – un ruolo attivo. Nella Deposizione della Pala Baglioni di 
Raffaello, Maria di Magdala, con la veste rossa e i capelli sciolti, 
trattiene la mano di Gesù: è il gesto di chi ruba un ultimo tocco 
prima che la pietra si chiuda. Caravaggio, invece, ci trasmette la 

INTRODUZIONE 7

Impag. MADDALENA 06.01.26.qxp_Layout 1  29/01/26  11:36  Pagina 7



MARIA MADDALENA NELL’ARTE

Maddalena che china il capo sul fazzoletto, a voler mostrare un 
dolore che non urla, ma stilla lacrime, prossimo, testimone che 
non arretra. In Annibale Carracci, la Pietà con le tre Marie diventa 
teologia del pathos: un’assemblea femminile sola con il proprio do-
lore, che trasforma la perdita in condivisione. 

Questo lungo filo iconografico, nonostante non sempre rimandi 
all’apostola Maria di Magdala – come sottolinea l’Autrice –, narra 
un esercizio di prossimità incarnata: ungere, toccare, avvolgere, 
piangere, vegliare. L’arte, persino quando la riduce a cliché, conti-
nua a suggerire che il corpo della Chiesa è stato custodito dalle 
donne nei passaggi in cui la fede sembrava spegnersi: al Golgota, 
al sepolcro, nel sabato del silenzio. 

Nell’Ottocento e nel Novecento, la figura di Maria di Magdala 
si fa specchio politico. In Manzù e Guttuso il suo corpo nudo, fe-
rito, solidale, diventa la protesta di chi soffre.  

Così, Maria di Magdala attraversa i secoli con la memoria del 
suo corpo, continuamente riscritto, e diventa, questa stessa me-
moria, luogo in cui la teologia mostra i propri limiti e la propria 
possibilità di rinascita.  

Con questo libro, l’Autrice ci accompagna in un gesto di resti-
tuzione: riconsegna a Maria di Magdala la sua voce, la sottrae alla 
pedagogia del peccato, la fa risuonare là dove la sua presenza di-
sarma le logiche del potere. 

Grazie a queste pagine riscopriamo che la Maddalena non è sol-
tanto la donna che piange o che serve, ma la testimone che parla. 
Dal margine, ella ricompone la genealogia delle donne della fede 
e riporta al centro ciò che la tradizione ha spesso smarrito: la rela-
zione, la cura, la libertà, il desiderio. 

Maria Bianco, teologa

8

Impag. MADDALENA 06.01.26.qxp_Layout 1  29/01/26  11:36  Pagina 8




