Jmage |7



PAOLA SPRINGHETTI

Maria Maddalena

nell’arte

a'e



© 2026 Fondazione Apostolicam Actuositatem ETS
Via Aurelia, 481 - 00165 Roma
www.editriceave.it - info@editriceave.it

Per i brani biblici riprodotti in questo volume & stata utilizzata la traduzione della Cei
© Fondazione “Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena”, Roma 2008,

per gentile concessione.

Per i brani del Magistero © Dicastero per la Comunicazione, Libreria Editrice Vaticana.

In copertina Agnolo Bronzino (attribuito), Noli me tangere (particolare), 1531,
olio su tavola (134x175 cm), Firenze, Museo Casa Buonarroti.

Grafica: Gian Carlo Olcuire
Editing: Fondazione Apostolicam Actuositatem ETS

Finito di stampare nel mese di gennaio 2026
presso AGE s.r.l. - Pomezia (Rm)

ISBN 978-88-3271-533-0



Introduzione

Maria di Magdala.

LCapostola
cancellata e ritrovata

Sopra El Greco,

Maddalena penitente, 1576-78,
olio su tela (121x164 cm),
Budapest, Museo di Belle Arti.



6 MARIAMADDALENA NELL'ARTE

O gni epoca incontra Maria di Magdala come uno specchio che
riflette il volto mutevole della fede, con le sue ferite e le sue
metamorfosi; nessuna donna dei Vangeli ¢ stata tanto presente
quanto fraintesa nella storia dell'umanita e nella tradizione cristiana,
in particolare. In lei intere epoche hanno proiettato le tensioni piu
radicali: 'amore e la colpa, la sapienza e la seduzione, la grazia e la
carne. Allorigine di questo travisamento — come ricorda l'autrice
di questo libro — si annida un errore esegetico che, come ogni errore
teologico, svela una struttura di potere. Girolamo, nella Viulgata,
confuse le diverse Marie dei Vangeli; ma fu Gregorio Magno a si-
gillare 'equivoco, fondendo in un solo volto Maria di Betania, la
peccatrice anonima di Luca e Maria di Magdala. Da quel momento,
la discepola divenne la “peccatrice perdonata’: una narrazione che
piegava la grazia alla logica del peccato e riduceva il corpo femminile
a docile obbedienza.

Cio che si & tramandato, tuttavia, non ¢ solo un fraintendimento,
ma una costruzione simbolica: un modo di mettere a tacere la liberta
di una donna che aveva seguito Gest, lo aveva sostenuto con i suoi
beni, lo aveva riconosciuto risorto e ne aveva annunciato la vita. Nei
Vangeli, perd scopriamo che Maria di Magdala ¢ tuttaltro, ¢ apostola
apostolorum, la prima a restare sotto la croce, la prima a vedere il
Risorto, la prima a essere inviata. E una figura che sovverte le gerar-
chie della parola e del potere. Mentre i discepoli fuggono, lei rimane:
la sua fedelta, pit forte della paura, diventa teologia — la teologia
della perseveranza dei corpi che non abbandonano.

Eppure, come potremo vedere nelle pagine di questo testo, la
storia dell’arte, come quella dell’esegesi, 'ha spesso restituita di-
storta. Paola Springhetti ci aiuta a comprendere Maddalena come
donna che ascolta nel ciclo di Giovanni da Milano; ma anche,



INTRODUZIONE 7

come per contrapposizione, una Maddalena sedotta dal proprio ri-
flesso, che diventa figura pedagogica per ammonire le donne, nella
Marta e Maria Maddalena di Bernardino Luini. Con Caravaggio,
questa tensione si trasforma in dramma: la Maddalena appare nello
specchio che riflette una luce interiore, sospesa fra desiderio e re-
denzione. In Tintoretto la donna ritrova un’intimita domestica: gli
sguardi tra Geslut e Maria si cercano e si riconoscono, mentre Marta
tenta invano di interrompere. In quella luce calda — osserva l'autrice
— vibra un dialogo che nessuna regola riesce a spegnere.

Ma il posto pit vero di Maria di Magdala resta ai piedi della
croce. I Vangeli la nominano accanto alle altre donne, testimoni
silenziose della morte del Figlio. Per Matteo, Marco e Luca guar-
dano da lontano; per Giovanni sono abbastanza vicine da sentire
la voce di Gesti. Da questa oscillazione nasce una delle immagini
pit potenti dell’arte cristiana: la Maddalena inginocchiata sotto il
Crocifisso, corpo del dolore e dell’'amore che resiste. Cimabue fu
tra i primi a raffigurarla cosi; Giotto, nella Cappella degli Scrove-
gni, le affido per sempre il centro della scena: inginocchiata, av-
volta nel viola penitenziale, mentre bacia i piedi trafitti di Cristo.
Da allora, 'arte non ha pit smesso di ripetere quel gesto: la Mad-
dalena di Masaccio grida al cielo con le braccia aperte; quella di
Perugino si raccoglie in un silenzio orante; in Bortoloni sembra
quasi reggere la croce come se portasse su di sé il peso del mondo.
Come nota lautrice, le rappresentazioni della Deposizione e del
Compianto restituiscono alle discepole — e alla Maddalena in par-
ticolare — un ruolo attivo. Nella Deposizione della Pala Baglioni di
Raffaello, Maria di Magdala, con la veste rossa e i capelli sciolti,
trattiene la mano di Gest: ¢ il gesto di chi ruba un ultimo tocco
prima che la pietra si chiuda. Caravaggio, invece, ci trasmette la



8 MARIAMADDALENA NELL'ARTE

Maddalena che china il capo sul fazzoletto, a voler mostrare un
dolore che non urla, ma stilla lacrime, prossimo, testimone che
non arretra. In Annibale Carracci, la Pieta con le tre Marie diventa
teologia del pathos: un’assemblea femminile sola con il proprio do-
lore, che trasforma la perdita in condivisione.

Questo lungo filo iconografico, nonostante non sempre rimandi
all’'apostola Maria di Magdala — come sottolinea I'Autrice —, narra
un esercizio di prossimita incarnata: ungere, toccare, avvolgere,
piangere, vegliare. L'arte, persino quando la riduce a cliché, conti-
nua a suggerire che il corpo della Chiesa ¢ stato custodito dalle
donne nei passaggi in cui la fede sembrava spegnersi: al Golgota,
al sepolcro, nel sabato del silenzio.

Nell’Ottocento e nel Novecento, la figura di Maria di Magdala
si fa specchio politico. In Manzu e Guttuso il suo corpo nudo, fe-
rito, solidale, diventa la protesta di chi soffre.

Cosi, Maria di Magdala attraversa i secoli con la memoria del
suo corpo, continuamente riscritto, e diventa, questa stessa me-
moria, luogo in cui la teologia mostra i propri limiti e la propria
possibilita di rinascita.

Con questo libro, ’Autrice ci accompagna in un gesto di resti-
tuzione: riconsegna a Maria di Magdala la sua voce, la sottrae alla
pedagogia del peccato, la fa risuonare la dove la sua presenza di-
sarma le logiche del potere.

Grazie a queste pagine riscopriamo che la Maddalena non ¢ sol-
tanto la donna che piange o che serve, ma la testimone che parla.
Dal margine, ella ricompone la genealogia delle donne della fede
e riporta al centro cio che la tradizione ha spesso smarrito: la rela-
zione, la cura, la liberta, il desiderio.

Maria Bianco, teologa





